
علیرضا بهنام

گریز از    
دیکتاتوری 

نوشتار

نگاهی به کتاب 
ویرگول ها به کنار آمدنم آمده »تو« ببیند

 سروده آفاق شوهانی

 ،  “ جویس   “ اثر    “ اولیس   “ کتاب  در    
یکی از پرسوناژها می‌گوید که هر شبح، انسانی 
با مرگ، غیاب و تغییر عادات تا حد  است که 
ناملموس شدن محو شده است. در این صورت 
ما همه اشباحی بالقوه‌ایم و از توان نامرئی شدن یا 
ناملموس شدن برخورداریم. هیچ چیز نمی‌تواند 
شبح بودن مقدر ما را تغییر دهد و نه زمان حال یا 
اکنون شبح‌وار و اوهام‌بافی بالفعل ما را که فارغ از 

هر گونه ضرورت تغییرعادت است.
)از متن کتاب صفحه‌ 162(

کتاب   دوم  بخش  سوم  فصل  از  فراز  این 
فصلی  است.  شده  برداشته   “ واقعیت  و  شعر 
به نام “ تقریبا افسانه”. دو فصل دیگر” تقریبا 
و  شده‌اند  نامگذاری   “ عقل  تقریبا  و”   شعر” 
هر کدام حاوی قصارپردازی‌ها و گزین‌گویه‌هایی 
است به ترتیب شاعرانه، عقلانی- نکته‌سنجانه 
محوریت  با  گزین‌گویه‌هایی  سوم  فصل  در  و 
بدایت‌های هستی‌. در واقع، آنچه در بخش دوم 
“بهروز  ترجمه‌  به   “ واقعیت  و  شعر   “ کتاب 
صفدری” می‌خوانیم خود کتاب مستقلی‌ است 
 “ نوشته‌   “ قائم  یا  عمودی  قطعات   “ نام  به 
سال  در  که  آرژانتینی  شاعر  خوارز”  روبرتو 

1995 در گذشته است.

“تقریبا شعر بینش وکلام همیشه با حاصل 
هسته‌ها،  جز  اغلب  و  نیست  برابر  شعر  جمع 
نامحسوس،  تماس‌های  یا  جوانه‌ها،تصویرها 
یک  تناقض‌آمیز  ثمره‌های  و  بقایا  همچون 
اما  نمی‌ماند.  باقی  آن  از  چیزی  غرق‌شدگی، 
شاید  است؟  این  جز  چیزی  شعر  کلیت  مگر 
همچون  را  پاره‌متن‌ها  یا  قطعه‌ها  باید  اینجا 
حرکاتی  شعر،  خلاشه‌های  زائد،  بریده‌های 
شعر  از جنس  تکه‌هایی  و  نزدیک شدن  برای 
پایان  به  را  شدن  زاده  که  بدانیم  متن‌هایی  در 
نرسانده‌اند و با این ایده خود را تسلا دهیم که 

زاده شدن فرآیندی پایان‌ناپذیر است.”
)از متن کتاب ص 109( 

اما بخش اول این کتاب ترجمه‌ای است از 
کتابی به همین نام نوشته‌ “ روبرتو خوارز” که 
درباره‌  را  شاعر  این  دیدگاه‌های  کلی  طور  به 

شعر شامل می‌شود. 
همانطور که از یک نویسنده‌ امریکای جنوبی 
این  در  خوارز”   “ نقطه‌نظرهای  می‌رود،  انتظار 
کتاب بر مبنای شهود شاعرانه و اشراق است. به 
از چاه  پاز”، شعر” خوارز” شعرِ  اکتاویو   “ قول 
میان مادون و  قائم و عمود  ماه است. خطی  تا 
هر  فراسوی  و  فروسو  میان  رفت‌و‌آمدی  ماورا، 

چیز، عرفانی دیگرگونه و فرازگرایی یا استعلای 
بی‌کیشانه‌ خوارز رارقم می‌زند. او شعر را بری 
 / اندیشه  نظیر   – جاری  دوگانه‌انگاری‌های  از 
احساس ، عقل / عشق، حرف / سکوت، حضور/ 
غیاب، بود / نبود، لاهوت / ناسوت – و فراشدی 
از تاروپودی دیگر می‌داند. خود رابه فلسفه‌ نیچه 
نزدیک و با بینش ذن مانوس می‌داند. او بی‌آنکه 
جستجوی  در  بشمرد  بی‌اهمیت  را  شعر  شکل 
تورم  از  او  شعر  در  بنابراین  معناست.  موسیقی 
احساساتی‌گری،  از  فصاحت،  فخر  و  بلاغت 
عوام‌نوازی، از دکلمه‌سرایی‌های مطنطن در قالب 
عصاقورت‌دادگی  از  خلاصه  و  تحمیلی  اوزان 
ادیبانه خبری نیست. ) از مقدمه‌ی کتاب ص 7( 

    باور داشتن به شهود و اشراق شاعرانه، 
بر  را  خوارز"   " آفرینندگی  و  فکری  خط 
و  ناگفتنی  امر  ارائه   برای  تلاش  از  بستری 
ناممکن  امر  فضای  به  اشاراتی  و  بیان‌ناشدنی 
شعر،  ماهیت  درباره‌  بحث‌هایی  می‌گسترد. 
ماهیت تعریف‌ناشدنی شعر، درباره‌ آفریده‌ شدن 
مکان،  که  واقعیتی  شعر.  در  دیگر  واقعیتی 
 زمان و وضعیت واقعیت موجود را می‌گشاید. 
" آری شعر بزرگترین واقع‌گرایی ممکن است. 
حتی از مانع نام چیزها می‌گذرد تا آنها را، دور 

دیگر  گونه‌ای  به  برچسب،  تحکم  و  حیله  از 
از  تا  می‌کند  نام‌زدایی  شعر  نامگذاری ‌کند... 
اطلاق و تعیین نام که بیش از نگاه " مدوز")1( 
می‌سازد،  و سنگ  فلج  و  منجمد  را  همه چیز 
 transnom( ترانام  آن  به  برسد  و  فراگذرد 
وجود  به  که     )  metanom( فرانامی  یا   )
نامنتظره،  تصویر  چون  راه‌هایی  از  می‌پیوندد، 
فرامنطقی  عبارات  بودلر،  مجاز، همخوانی‌های 
بیان، در معرض دید نهادن‌های پل الوار، اوج 
اندیشه بدون اندیشیدن، اشاره یا پیش‌آمد نافذ 
ریتم بنا به نظر یاکوبسن و سرانجام آن تکیه‌گاه 
گونه‌ای  به  نهایت  در  که  هارمونی  رمزآمیز 
از  و  می‌انجامد  معنا  رمزناگشودنی  موسیقی 
بیدار  نو را  یافته، نگاهی  خلال زبانی استحاله 

می‌کند. نگاهی که با کلمات می‌بیند.” 
) از متن کتاب ص 26( 

چندپارگی  مشکل  حل  ادامه‌،  در  خوارز    
هویتی انسان مدرن را در گرو تقدس بخشیدن 
به  آرنولدی  متیو  نگاه  به شعر می‌فهمد. نوعی 
ادبیات. هر چند ارائه‌ چنین کارکردی برای شعر 
یعنی کارکردی که خلاء معنای انسان مدرن را 
است.  نقد  قابل  و  کهنه  کارکردی  می‌کند،  پر 
را  از جهان  انسان  کارکردی که وحدت درک 
تایید  در  می‌کند.  بازیابی  و  بازسازی  شعر  در 
استقرار چنین جایگاه رفیعی برای شاعر، خوارز 
می‌کند،  استناد  شعر  بزرگان  از  گفته‌هایی  به 
“رمبو” ، شاعر را یک غیب‌بین اعلام کرده است 
و “کلودل” نیز به نوبه  خود، “رمبو” را عارفی 
در حالت وحشی دانسته است. عارفی غریب 
که حرف می‌زند در عین حال که خوب می‌داند 
که پایه‌ همه چیز سکوت است و “بورخس” که 
است”.  فسیل شده  گفتار شعر  “زبان  می‌گوید 
نشده  فسیل  زندگی  شعر،  دیگر،  عبارت  به 
است. گفتار  زبان  درآمده‌  فسیل  حالت  از   یا 
 ) ص 30( . یا این گفته‌ “نوالیس” که “ شعر، 

مذهبِ خاستگاهی‌ِ بشریت است”. 
در  “خوارز”  رویکرد  اساس  واقع،  در 
این  در  شعر  ماهیت  درباره‌  نظرپردازی‌هایش 
یا  ترافرازندگی  نوعی  داشتن  نظر  در  کتاب، 
از  نوعی  است.  شعر  برای  قدسیت  و  استعلا 

آن،  بدون  اما  الاهیات  موازات  به  که  استعلا 
مستقر شده است. 

این همه را “خوارز”، مستلزم نگاهی می‌داند که 
شاید بتوان آن را ژرف‌اندیشی استعلایی به زبان 
یا درباره‌ زبان نامید )گرچه آن را شرط کافی برای 
شاعری نمی‌داند(. نتیجه‌ی چنین نگاه استعلایی به 
زبان، نوعی محال‌جویی و طلب ناممکنات در شعر 
است. “خوارز” نتیجه می‌گیرد که سیاست قطب 
مخالف شعر است. یعنی  سیاست بر محور کار 
گل کردن بر ممکنات و فتح و اعمال قدرت قرار 
دارد. چرا که پرداختن به نظم، پیشرفت، توسعه، 
امنیت، آزادی و عدالت، پرداختن به اموری ممکن 
است. اما شعر در مقام هنر ناممکنات که صرفا 
برابر‌نهاد  یا  آنتی‌تز  بیان محالات دارد،  سعی در 
سیاست است. این چنین دیدگاهی البته قابل نقد 
است. چرا که این رویکرد، در حالتی تندروانه، 
شعر را به عنوان مقوله‌ای مجرد و دور از زندگی 
افراد جامعه در نظر می‌گیرد. کنشی زیباشناختی 
که در لابد در خلاء تکوین می‌یابد. در حالی که، 
جدایی مطلق شعر از مسايل زندگی افراد ) آنچه 
“خوارز” ممکنات نام می‌نهد مانند نظم، حقوق 
نظر  این  با   )  ... و  عدالت  آزادی،  شهروندی، 
خوارز که شعر در مقامی قدسیت یافته، هویت 
چندپاره‌ انسانی را بازیابی  و مساله‌ خلاء معنا را 
حل می‌کند، در تناقض قرار دارد. به عبارت دیگر، 
خوارز از یک سو شعر را مقوله‌ای درباره‌ محالات 
و ناممکنات زندگی بشر می‌داند و از سوی دیگر 
مدعی است که شعر مساله  ممکنات زندگی بشر 
با  به هر حال چه در جاهایی   . را حل می‌کند 
نتایج نظرات خوارز و ابهامات حاصل از آن موافق 
باشیم چه نه، کتاب "شعروواقعیت" ما را به یک 
مسافرت هیجان‌انگیز می‌برد. سفری با چشم‌انداز 
قصارپردازی‌های دل‌انگیز و مکاشفاتی عمیق و 

چشم نواز.

پی نوشت
Meduse -1   در اساطیر یونانی، یکی از 
و روی  با سر  است،  سه خواهران گورگون 
سنگ  به  را  بیننده  نگاهش  با  که  مارگونه 

تبدیل می‌کند.  

كيشنبه 22 شهريور 1388  شماره 1588
6         13 سپتامبر 2009  23 رمضان 1430

@roozanonline.ir

ادبيات
CULTURE گروه فرهنگي   عليرضا بهنام

نقد

دهمين جايزه‌ نويسندگان و منتقدان
 مطبوعات اهدا مي‌شود

نگاه

سعدی گل‌بیانی

تقدس بخشیدن به شعر
نگاهی به کتاب شعر و واقعیت  + قطعات عمودی

دهمين جايزه‌ نويسندگان و منتقدان
 مطبوعات اهدا مي‌شود 

ایسنا: دهمين دوره‌ جايزه‌ نويسندگان و 
منتقدان مطبوعات با تقدير از برترين آثار 

داستاني دهه برگزار مي‌شود. 
احمد غلامي - دبير جايزه‌ نويسندگان و 
منتقدان مطبوعات - با اعلام اين خبر گفت: 
منتقدان  و  نويسندگان  جايزه‌  دوره‌  دهمين 
اوايل  يا  و  مهرماه  اواخر  امسال  مطبوعات 
همچنين  افزود:  او  مي‌شود.  برگزار  آبان‌ماه 
اين  به  و  داريم  را  دهه  كتاب  جايزه‌  امسال 
منظور، فرم‌هايي را براي بررسي به داوران داده‌ايم تا از بين كتاب‌هايي كه 
در اين 10 سال برگزيده شده‌اند، دوباره داوري كنند و اثر برتر را در زمينه‌ 
رمان و مجموعه‌ داستان معرفي كنند. همچنين به گفته‌ او، امسال احتمالا 
تريكب هيات داوران تغيير كند و تعدادي داور اضافه شوند و در نهايت 
به هفت داور برسند. از سوي ديگر، محمدحسن شهسواري - از اعضاي 
هيات‌داوران اين جايزه - در توضيحاتي درباره‌ جايزه‌ كتاب دهه گفت: 
تعداد داوران كتاب دهه 23 نفر است و اگر داوري كتابش در هر بخش 
)مجموعه‌ داستان و رمان( حضور داشته باشد، كانديدا نمي‌شود. تا امروز 
40 رمان نامزد هستند و در بخش مجموعه‌ داستان هم 34 كتاب داريم. البته 

نامزدهاي دوره‌ دهم را هم بايد به اين تعداد اضافه كنيم. 

يازدهمين مجموعه‌ داستان
 مجيد دانش‌آراسته منتشر شد 

ایسنا: مجيد دانش‌آراسته به يازدهمين مجموعه‌ داستانش رسيد. 
اين مجموعه‌ داستان با نام »ساختارشكن چشم‌ها« از سوي نشر سماء‌ 
منتشر شده است.  دانش‌آراسته مجموعه داستان جديدش را با فضايي شهري 
توصيف كرد كه به دغدغه‌ طبقه‌ متوسط مي‌پردازد و گفت: سعي دارم روابط، 
كنش‌ها و مطالبات عمومي طبقه‌ متوسط را در آثارم منعكس ك‌نم. او كه به 
تعبير خودش 40 سال است مي‌نويسد، در حالي به پايان نيمه‌ اول سال جاري 
مي‌رسد كه چهار مجموعه‌ داستانش را در اين سال منتشر كرده و معتقد است 
كه اگر باد موافق باشد، آثار ديگري را هم تا پايان سال منتشر خواهد كرد.  
مجيد دانش‌آراسته متولد سال 1316 در رشت است و از آثارش به داستان 
بلند »نسيمي در كوير« و مجموعه‌هاي‌ داستان‌ »استخوان‌هاي تهي«، »سفر 
به روشنايي«، »قضيه‌ فيثاغورث با كي صفر دوگوش«، »خاكسترنشين راه 
طلوع«، »مو به‌ مو«، »در صداي باد«، »متن خود كي كوير است«، »روز جهاني 

پارك ‌شهر و زباله‌داني« و »اشتباه قشنگ« مي‌توان اشاره كرد. 

روزانه

ناخودآگاه با فرمول هایی اتوماتیزه شده ازمصالح 
زبانی شکل می پذیرد. این نکته که ویژگی فوق 
ثمره اصرار و تلاش برای متفاوت نمایی نیست از 

نقاط قوت شعرها به شمار می رود.
از سویی دیگر و از منظر نقد تفسیری ،شعرهای 
این کتاب آشکارا به بوطیقای زنانه دلالت می کنند. 
این بوطیقای زنانه را می توان با دو معنی به کار برد 

در میان شاعران دهه هفتاد نام آفاق شوهانی 
را می توان در زمره آن دسته محسوب کرد که 
حضوری آرام اما پروزن داشته اند. این شاعر که 
از نخستین مجموعه خود با نام " تنهاتر از آغاز " 
به مخاطب عرضه کرد،  دنیای شخصی خود را 
همان  به  نیز  شعرش  دفتر  چهارمین  در  امروز 
مسیری که آغاز کرده بود وفادار مانده و از فراز 
و فرودهای دیگر شاعران هم نصل اش خود را 
از  ها..."  "ویرگول  دفتر  داشته است.  نگه  برکنار 
این منظر ادامه منطقی و پخته تر شده همان نوع 
شعرهایی است که شوهانی را با آنها می شناسیم.  
دیگری شعر  هر  مانند  را  دفتر  این   شعرهای 

تفسیری  و  ساختارگرا  رویکرد  دو  با  توان  می   
خواند و در هر کدام از این دو نوع خوانش به 
این  در  یافت.  دست  شعر  این  از  هایی  ویژگی 
مجال کوتاه تلاش خواهم کرد به اجمال از هر 
دهم.   قرار  بررسی  مورد  را  کتاب  این  منظر  دو 
چنانچه خواسته باشیم از مدخل ساختارگرایی به 
شعرهای شوهانی در این کتاب ورود کنیم، شاهد 
شعرهایی خواهیم بود که در روابط نحوی زبان 
دخل و تصرف می کنند و با این کار برجستگی 
این  شاعرانه رویداد شعری را موکد می سازند. 
نکته از سطری که عنوان کتاب را می سازد آغاز 
شده و به بعضی شعرها تسری می یابد. مثلا در 
شعری از این کتاب فضای مجازی به این شکل 

اجرا شده است:
رفتنم می رود که بنویسد

زدم آتش یک تار نزن هی هی هی تا بگویم
جن بو داده همین با کلمه

تاریک زدم تار صفحه از تو گم
)ص 30 (

از شعر  پاره  این  در  است  چنان که مشخص 
فرمولی مبتنی بر حذف ادات ربط و بعضی از افعال 
فضای وهمی مورد نظر شاعر را القا می کند. نکته 
اساسی اینجاست که شاعر اجازه نمی دهد این فرمول 
شعرساز چنان ملکه ذهنش شود که او را از آفریدن 
فرم های تازه باز بدارد. تنها سطرهایی از کتاب به 
سازی  برجسته  ایجاد  یا  و  فضاسازی  ضرورت 
شاعرانه که خود نزد ساختارگرایان صناعتی به شمار 

می رود با این منطق زبانی نوشته شده است. 
از این نوع شعرها که بگذریم باید به فرمول 
ذهنی شاعر اشاره کنیم که در اکثر سطرها حضور 
روابط  با  بازی  آن  و  دهد  می  نشان  را  خود 
همنشینی زبان است . سطرهایی که در ادامه می 
خوانیم نمونه ای از این نوع از سطرسازی هستند 
که مشابهشان را در بیشتر شعرهای این مجموعه 

می توان دید:
یک طرف کفش هایم پا در متن، یک طرف 

خاطراتم
چگونه حالا به سنگ آمده ام؟

)ص54 (
استفاده از ساختار استعاری عامیانه "پا درهوا" 
و ساختن ترکیب "پا در متن" به قیاس با آن در 

و خواهیم دید که هر دو معنی هر کدام بر دسته ای 
از شعرهای کتاب قابل اطلاق است. 

نقد زن محور در دو مرحله از پیدایش و بالیدن 
انجامیده  زنانه  بوطیقای  مفهوم  پیدایش  به  خود 
پردازان  نظریه  میان  در  ویژه  به  نکته  این  است. 
فرانسوی که به ادبیات توجه ویژه ای داشته اند 
به وضوح دیده می شود. در مرحله نخست نظریه 
یافتن  محوریت  دوبووار  سیمون  پیرو  پردازان 
هویت زنانه در روایت را به عنوان نشانه ای از 
این  باور  به  کردند.  ارزیابی  زنانه  نوشتار  تولید 
عده که می‌توانیم از آنها با عنوان فمینیست های 
کارکردگرا نام ببریم خالی کردن ادبیات از دلالت های 
فرهنگی مردانه و اصالت دادن به زیست شخصی 
زن به پیدایش نوشتاری منجر می شود که می توان 
مثال عمده چنین  یاد کرد.  با صفت زنانه  از آن 
امی لاول و  توان در شعرهای  رویکردی را می 
داستان‌های ویرجینیا وولف جستجوکرد. جایی که 
عادات و شیوه تفکر یک زن محور اساسی روایت 
را تشکیل داده است. پاره ای از شعرها در کتاب 
آفاق شوهانی با این تعریف در زمره نوشتار زنانه 

قابل طبقه بندی هستند
این از خطی

که همیشه اشغال است

جارو بکشم؟
به کجا بریزم این آشغال لعنتی را

بیا
بیا این هم از جارو

این هم از سطل
این هم از زنی که منم

برق می اندازم عین آیینه گوشه و کنار قرارم را
)صفحه 55 (

چنان که دراین پاره از شعر مشاهده می شود 
رفتارهای زنانه یا لااقل آنچه در عرف جامعه رفتار 
شعر  روایت  ساختن  در  شود  می  خوانده  زنانه 
نقشی کلیدی دارد. نقشی که به کمک آن محوریت 

مفهوم زن در روایت موکد می شود. 

تلقی دومی که از عبارت نوشتار زنانه در نقد 
 ادبی وجود دارد به کارهای تئوریک نظریه پردازان 
پسا ساختارگرا چون اریگاری و کریستوا باز می گردد. 
بر مبنای این تلقی چون ساختارهای زبان و شیوه های 
روایت در طول زمان توسط مردان ساخته و پرداخته 
شده اند خواه ناخواه با به کار بردن این ساختارها 
دیکتاتوری مردانه به نوشتار تحمیل می شود . از 
همین رو از دید این نظریه پردازان نوشتار زنانه به 
نوشتاری گفته می شود که عدم تمرکز در روایت 
و عدم به کارگیری کلیشه های نحوی در آن بارز 
 بوده و از تعمیم دادن یک الگو به کل زنان که عملی

 سرکوب گرانه و بالتبع مردانه است پرهیز کند. در 
درباره  موجود  الگوهای  کهن  تحریف  حال  عین 
زن که به باور این منتقدان برساخته فرهنگ مردانه 
است از ویژگی های رایج نوشتار زنانه با این تعریف 
جدید است. با آنکه این تئوری از نقد تئوری پیشین 
فمینیست های نوع دوم حاصل شده است و در ظاهر 
نمی توان این دو نوع نگاه به نوشتار زنانه را یکجا 
در کنار هم دید اما در شعرهای شوهانی شاهد این 
هستیم که شعرهایی که به این نوع تلقی از نوشتار 
زنانه نزدیک می شوند در کنار شعرهایی که پیش 
از این ذکر آنها رفت قرار می گیرند و به دلیل اینکه 
تعمدی در پیروی از یک مشرب فکری در کار نبوده 
است ، همنشینی این دو نوع شعر نیز مشکلی برای 

خواننده ایجاد نمی کند.
سفیدبرفی من!

تو را تا نزنم چگونه بروم آسوده آسوده
همه می خوانند که زخم خورده دستم

در می روی ولو می شوی
یک تای دیگر چه کنم،
اگر نزنم سر بر سنگ؟

)ص 41 (
چنان که مشاهده می شود در همین پاره از شعر 
نگاه فمینیست های  همه مواردی که در توضیح 
پساساختارگرا به نوشتار زنانه شرح داده بودیم یکجا و 
در کنار هم دیده می شوند. روایت از تحریف اسطوره 
 سفیدبرفی آغاز می شود که یکی از اصلی ترین

 کهن الگوهای سرکوب گر مردانه در افسانه های 
جهان است. برای یادآوری بد نیست در همین جا 
ذکر کنیم که سفیدبرفی در افسانه ای که برادران گریم 
نوشته اند دختری است که قربانی حسادت یک زن 
می شود و سرانجام با دست شفابخش یک مرد به 
سفیدبرفی  اسطوره  "زدن"  گردد.  می  باز  زندگی 
به راوی شعر امکان "آسوده رفتن" می دهد به این 
ترتیب باب دیالوگی انتقادی با افسانه آغاز می شود 
که در سطرهای بعدی با پرهیز شاعر از تن دادن به 
شیوه های آشنای نحوی و روایی به شکلی عملی 
نیز به آن تاکید می شود. به این ترتیب زن راوی این 
شعر نشان می دهد که در گفتار و رفتار و فکر و ذکر 
با سفیدبرفی منفعل تفاوت دارد. این نکته است که 
شعر مورد نظر را به قلمرو نوشتار زنانه از دیدگاه 
فمینیست های پساساختارگرا نزدیک می سازد. در 
نهایت می توان این مجموعه را گامی معتدل و 
همراه با پختگی برای شوهانی دانست. گامی که 
می تواند به تثبیت هر چه بیشتر او در میان شاعران 

هم نسل اش کمک کند.

کنار تحریف فعل ترکیبی " به دنیا آمدن" و ساختن 
"به سنگ آمدن" با همان منطق فرمولی است که 
این سطرها را به شعر تبدیل می کند و غبار عادت 
می  کنار  زبانی  آشنای  های  ترکیب  روی  از  را 
 زند تا خواننده را با ابعادی نامکشوف از کلمات 
رو به رو کند.  به این ترتیب از منظری ساختارگرا 
می توان شعر شوهانی را شعری غریزی دانست که 

شاید مهمترین کتابی که “ بهروز صفدری “ )مترجمی که دانش‌آموخته‌ جامعه‌شناسی و ساکن 
بور” موقعیت‌گرای  اثر “گی دو  نمایش”  برگردانده است “جامعه   به فارسی  فرانسه است(، 
فرانسوی است.از جمله‌  کتاب‌های دیگری که صفدری ترجمه کرده است ، می‌توان رسوایی 
شاعران اثر “بنژمن پره” ، “شرحی بر چنین گفت زرتشت” اثر “پی‌یر اوبن سوفرن” و “ اینک 
آن انسان “ اثر “فردریش نیچه” را نام برد. کتاب “شعر و واقعیت...” ترجمه‌ای است از دو 
کتاب به همین نام نوشته‌ “روبرتو خوارز” شاعر آرژانتینی و نشر “بازتاب نگار” آن را در سال 

1387 روانه‌ بازار کتاب کرده است. 

ویرگول ها به کنار 
آمدنم آمده

 »تو« ببیند
چاپ اول 1388

انتشارات داستان سرا

نگاهی به داستان های کوتاه ترانه جوانبخت
نوعی خلاقیت منحصر به فرد

مهدی موسوی

مشخصات کتاب:
پنجم راه  به  که  چهارراهی  کتاب:   نام 

می رسید
ناشر: کتاب سرای آروین

سال انتشار ۱۳۸۴
تعداد صفحه: ۸۰

شابک : 7-0-96379-964 
داستان  از  تعدادی  بر  مروری   با 
می  سعی  جوانبخت«   »ترانه  های  کوتاه 

کنم به واکاوی چند ویژگی اصلی در آثار او بپردازم:
فاصله گذاری: در بسیاری از آثار او از قبیل »چهار راهی که به راه 
پنجم می رسید«، »سینما«، »چند سطر بعدی« و... این تکنیک به چشم 
می خورد. حرف زدن با »تو« مخاطب و شراکت او در اثر به جز از بین 
بردن همزادپنداری مرسوم با شخصیت های داستانی می تواند به ظهور 
دیدگاه‌های فلسفی در خوانش نیز منجر شود. در این آثار جوانبخت 
تاکید بسیار زیادی بر »داستان« بودن متن دارد و از آنطرف به ناآگاهی 
»تو« مخاطب از روند ماجراها مدام اشاره می کند. این تکنیک ها در 
داستان های پسامدرن بسیار به چشم می خورند و در نمایشنامه نویسی 

نیز قدمتی از »برشت« تا »هانتکه« دارند.
این فاصله گذاری مانند داستان »چند سطر بعدی« به اثر فرم بخشیده 

و حتی ضربه پایانی را نیز وارد می کند.
از  یکی  داستان  پایان  در  سپید  فضای  ایجاد  و  تعلیق  بندی:  پایان 
ویژگی های اصلی آثار این نویسنده می باشد. جدا از شراکت بیشتر 
مخاطب در اثر که در راستای تکنیک قبلی است این تکنیک به نوعی 
قصد وانمود نسبی گرایی موجود در محتوای آثار را دارد. نسبی گرایی 
که با گذر از ارزش گذاری دودویی داستان های مدرن و نتیجه گیری های 
پسامدرن  های  داستان  این  در  آنها  مدار  ایدئولوژی  یا  گرایانه  اخلاق 
شکل می گیرد. در اینجاست که ما شاهد همراهی تکنیک و محتوا در 
یک راستا هستیم به گونه ای که تکنیک چیزی بیرونی و تحمیل شده بر 

متن نیست بلکه از درون و محتوای اثر نشات می گیرد.
برای  را  مجدد  لذت  و  ها  بازخوانی  قابلیت  نویسی  ناتمام  این 

مخاطب ایجاد می کند. 
انتخاب سوژه: شاید یکی از علل موفقیت داستان های جوانبخت را 

باید در انتخاب سوژه هایی بکر و دست نخورده جستجو کرد. 
طرح های داستانی که در مقابل روزمره نویسی مینی مالیسم قرار 
گرفته و همواره چیزی فراتر از واقعیت را به ما عرضه می کند. فضای 
اندازد زیرا او  یاد خود »ترانه جوانبخت« می  فانتزی داستان ها ما را 
توانسته نوعی خلاقیت منحصر به فرد را در انتخاب سوژه بروز دهد که 

در آثار مختلفش به اشکال مختلف نمود پیدا می کند.
در این فضاهای غیرواقعی از عناصر روان کاوی نظیر ضمیرناخودآگاه 
او آثار  عمق  بر  که  چیزی  شود،  می  استفاده  غیرمستقیم  شکل   به 

 می افزاید.
که  است  ای  پیچیده  های  فرم  دارای  های جوانبخت  داستان  فرم: 
معمولا چند روایت موازی پیکره اصلی آن را تشکیل می دهد. شکست 
های زمانی و نگاه غیرخطی به داستان این فرم را پیچیده تر می کند و 

آن را به لابیرنتی از فلش بک ها و فلش فورواردها تبدیل می کند.
مطمئنا انتخاب این فرم ها جز جذابیت ظاهری آن برای مخاطب، 
دارد.  پسامدرن  هنری  آثار  در  زمان  به  غیرخطی  نگاه  در   ریشه 
شکست های روایتی اغلب از شکست زمان منشأ می گیرند که گاهی 

به تغییر لوکیشن ها و شخصیت ها نیز منجر می شود.
محتوا: در کل باید گفت که در همه آثار »ترانه جوانبخت« روحی 
 سرکش وجود دارد که در هر اثر تجربه ای تازه را به مخاطب هدیه 
می کند. تجربه ای که مختص به خود اوست و روزهای بهتری را برای 

داستان نوید می دهد.

معرفي


