
ویژگی های اجسام مادی از دیدگاه ابن سینا

ترانه جوانبخت

 بررسی می کنم. حکمای مشاء از"اشارات و تنبیهات" ابن سینا از کتاب  طبیعیات جسام مادی را طبق اویژگی های
 جمله ابن سینا اجسام را به ماده )هیول( و صورت )فرم( تقسیم پذیر می دانستند ولی متفکرینی هم بودند که اجسام
 را تقسیم ناپذیر می دانستند که سهروردی از آن جمله است. ابن سینا برخلف نظر متکلیمن معتقد بود که اجسام
 طبیعی به اجزاء نامتناهی تقسیم پذیرند. از نظر او خط بر سطح عارض می شود و سطح بر جسم طبیعی عارض
. او جسم طبیعی را دارای دو جزء ماده )هیول( و صورت  می شود اما خط و سطح اجزاء جسم طبیعی نیستند

)فرم( می داند و می گوید که ماده با دگرگون شدن صورت ها در همه احوال به یک حالت باقی می ماند.

 ابن سینا برای اثبات متناهی بودن ابعاد از جدایی ناپذیری ماده و صورت استفاده می کند. او سه فرض در نظر می
 گیرد. یا صورت به واسطه خود جسم است یا به واسطه یک فاعل خارجی ست یا به واسطه هیول )ماده( است. او
 فرض اول را رد می کند زیرا اجسام در مقدار شکل جزء و کل برابر نیستند. فرض دوم را هم رد می کند چون

ماده لزم است شکل بگیرد ولی فرض سوم را می پذیرد زیرا صورت از ماده جدا نیست.

 از نظر ابن سینا از متناهی بودن امتداد جسمانی می توان چند نتیجه گرفت: صورت )فرم یا شکل( برای هیول
 )ماده( لزم است. صورت حد و نهایت دارد. ماهیت صورت از کیفیات مختص بر کمیات است. صورت معلول

ماده و از عوارض آن است.

 ابن سینا صورت جسمیه را از نظر ماهیت مستقل از جسم مادی )هیول( می داند اما در وجود )به دلیل لزوم وجود
 شکل برای ماده( به آن وابسته می داند. او می گوید که شکل فقط معلول امتداد جسمانی بدون دخالت جسم مادی
 نیست و جسم مادی به واسطه همراه شدن با صورت جسمیه دارای وضع است پس از صورت جسمیه منفک و جدا

نیست.

 اگر ماده را بدون دخالت صورت جسمیه دارای وضع بدانیم این موارد را می توان فرض کرد: اگر ماده از جهات
 سه گانه قابل قسمت باشد دارای حجم و جسم خواهد بود و اگر ماده از جهات سه گانه قابل قسمت نباشد به نقطه ختم
 می شود. اما نقطه ماده نیست چون اگر نقطه در چیزی نباشد مستحق و موجود نیست و جزء تفکیک ناپذیر جسم
 است. ماده نقطه نیست چون محل صورت است. خط همان ماده صاحب وضع و قسمت پذیر است. سطح همان ماده
 صاحب وضع و قسمت پذیر از دو جهت است. جسم و خط و سطح چون متصل و پذیرای انفصال اند به حامل و

 صاحب وضع بودن ماده به دلیل داشتن صورت جسمیه است و مادهماده محتاج اند پس خود حامل و ماده نیستند. 
 در تشخص و صورت جسمیه به آن محتاج است. ماده جدا از صورت نیست و اگر ماده دارای صورت و وضع

نباشد صورت و وضع می گیرد. صورت نمی تواند در ماده وارد شود چون ماده دارای صورت است. 

 چون ماده دارای صورت است پس ماده دارای وضع نیز هست. ماده بدون وضع بدون صورت جسمیه است. نمی
 شود گفت ماده بدون صورت در بعضی جاها هست و در بعضی جاها نیست ولی وقتی ماده  دارای صورت است
 ترجیح آن به وضع و مکان خاص قابل توجیه است. یعنی علت ترجیح وضع و مکان خاص خود ماده است. با

تغییر صورت وضع هم تغییر می کند.

ابن سینا اجسام را بر سه نوع تقسیم می کند:

. اجسمامی که به آسانی جدایی و اتصال به هم و تشکل را می پذیرند.١



. اجسمامی که به آسانی جدایی و اتصال به هم و تشکل را نمی پذیرند.٢

. اجسمامی که به هیچ وجه جدایی و اتصال به هم و تشکل را نمی پذیرند.٣

علت این اختلف جسمیت مشترک اجسام و ماده نیست بلکه صور نوعیه است.

 ابن سینا می گوید که داشتن مکان ها و اوضاع مختلف معلول ماده نیست بلکه معلول صور نوعیه است )وجوب
صور نوعیه علوه بر صورت جسمیه(.

( علت تام برای  صورت جسمیه نه در ماهیت بلکه در وجود به ماده محتاج است ولی ماده )علت قابلی است
صورت جسمیه نیست بلکه عوامل دیگری هستند که شکل اجسام به آنها وابسته است )علل فاعلی(.

در شرح اشارات این علل فاعلی را چهار گروه می داند: خواجه نصیرالدین طوسی

. قوای آسمانی١

. صور سابق٢

. تغییرات طبیعی٣

. موانع خارجی٤

حوادث نامتناهی بدون زمان باعث پیدایش این قوای مختلف در ماده می شود.

راجع به ارتباط و بستگی ماده و صورت پنج احتمال داریم:

. صورت علت مطلق و سبب تام برای تحقق ماده است.١

. ماده معلول چیز دیگری غیر از صورت است ولی صورت علت واسطه برای آن است.٢

. صورت علت ناقص و ناتمام برای فعلیت ماده است.٣

. هر یک از ماده و صورت معلول یک علت دیگر هستند.٤

. ماده علت تام برای صورت است.٥

 فرض اول باطل است چون ماده در تحقق و فعلیت محتاج صورت است. با تقسیم ماده بر دو قسمت دو صورت
 جانشین یک صورت می شود ولی ماده از بین نمی رود پس صورت علت تام و نیز علت واسطه برای ماده نیست
 )حکم مستدل برای اجسام عنصری که صورت های جسمیه و نوعیه در آنها می تواند تغییر کند نه برای اجسام
 اثیری و فلکی( پس فرض دوم هم باطل است. از فرض چهارم می توان دو نتیجه گرفت: یا مدخلیت و ارتباط بین
 صورت و ماده به دلیل علت خارجی ست یا هیچ یک در تحقق دیگری مدخلیت ندارد ولی با هم به وسیله آن تحقق
 و فعلیت می یابند. فرض پنجم نیز باطل است چون ماده علت قابلی ست نه علت فاعلی پس ماده نمی تواند علت تام

 ماده در هر تشخصی به حسب عدد یکی ست نیاز به علتی برای صورت باشد. ابن سینا استدلل می کند که چون
 دارد که به حسب عدد یکی باشد و وجود آن علت پیوسته است و همیشه صورت های گوناگون را به طور جانشین
 شدن یکی پس از دیگری به ماده افاضه می کند و آن ذات واجب الوجود )خدا( است. اگر فرض اول درست بود

 صورت در وجود بر ماده پیشی می گرفت و نیز علل برای ماهیت یا وجود صورت برماده در وجود مقدم باید



 باشند تا وجود صورت سبب وجود ماده شود. بر فرض آن که ماده معلول صورت باشد معلول ماهیت آن نیست.
فرض چهارم باطل است چون اگر ماده به صورت و صورت به ماده محتاج بود باید ماده به خود محتاج بود.

 تناهی و تشکل از اموری هستند که صورت جسمیه فقط به وسیله آنها تحقق می یابد. اگر صورت جسمیه را سابق
 بر ماده درنظر بگیریم که با کامل شدنش سبب وجود ماده می شود  علت اموری که تشکل و تناهی را به وجود می
 آورند است پس صورت جسمیه را کامل می کند. این باعث بطلن فرض می شود پس بطلن مقدم ثابت شد. پس
 صورت جسمیه بر ماده سبقت ندارد و سبب وجود ماده نیست. این فرض نیز که وجود صورت تنها علت برای

وجود ماده است )ماده معلول صورت است( و وجود صورت جدا از وجود ماده نیست باطل است.

 معلول دو نوع است: معلول وجودی و معلول ماهیتی. معلول وجودی وقتی ست که علتی وجود چیزی را سبب
  است یعنی هر٣شود. معلول ماهیتی وقتی ست که علت و معلول در وجود تقارن دارند مثل فرد بودن معلول عدد 

 یافت شود فرد هم هست.٣جا عدد

 اگر صورت را به تنهایی علت برای فعلیت ماده قرار دهیم تقدم شیء بر نفس است. چون صورت از تناهی و
 تشکل حاصل می شود پس صورت باید در وجود متاخر از ماده باشد پس علت مستقل برای هستی آن نیست. ماده
 علت تناهی و تشکل اجسام است و صورت یا به سبب آنها یا همراه آنها فعلیت می یابد. پس ماده بر صورت مقدم

است.

 این پرسش پیش می آید که آیا ماده برای تحقق صورت علت است و به حسب وجود سابق بر آن است؟ در جواب
 باید گفت که فرق است بین این که ماده مستقیما علت برای تحقق و فعلیت صورت باشد یا سبب تحقق چیزی باشد
 که به سبب آن یا به همراه آن صورت وجود یابد. ماهیت صورا مقدم بر ماده و شریک علت برای تحقق آن است
 ولی صورت در تشخص خارجی خود محتاج ماده و متاخر از آن است. اگر صورت جسمیه از ماده جدا شود و
 صورت دیگری به دنبال نداشته باشد ماده موجود نخواهد بود. آن چیزی که فعلیت یابد و سپس فعلیت دهد فعلیت
 یافتن آن مقدم است یا به زمان یا به ذات. ماده با دخالت صورت فعلیت یافته و سپس به صورت تشخص و تعین

داده است.

 ابن سینا صورت و ماده را ذات می داند نه صفت. او دو سبب برای به وجود آمدن ماده در نظر می گیرد: سبب
 اصل )یا عقل( و سبب کمک کننده )صورت مطلق یا نامتعین(. از نظر او صورت شریک عقل است و بر ماده تقدم
 ذاتی دارد. سبب نوع دوم یعنی سبب کمک کننده بقای ماده را با دگرگون شدن صورت ها موجب می شود. ابن سینا
 می گوید که هر دو علت بر ماده تقدم دارند. سبب اصل به دو گونه در فعلیت بخشیدن ماده اثر دارد: یا بی واسطه

یا با واسطه.تشخص صورت به ماده متعین بستگی دارد ولی تشخص ماده به صورت معین نیست. 

 از بین رفتن معلول باعث نابودی علت نمی شود. نابودی علت بر نابودی معلول در ذات مقدم است. از نظر زمان
ماده و صورت با هم هستند. برای اجسام فلکی نیز همانند اجسام عنصری صورت بر ماده در ذات مقدم است.

جسم سبب پیدایش سطح است و در وجود بر آن تقدم دارد. پس سطح پایان جسم است.

سطح سبب پیدایش خط است و در وجود بر آن تقدم دارد. پس خط پایان سطح است. 

خط سبب پیدایش نقطه است و در وجود بر آن تقدم دارد. پس نقطه پایان خط است. 

 بعد از جسم شدن تناهی لزم است پس سطح لزم جسم است نه به این دلیل که موجب قوام جسم است. سطح داشتن
و متناهی بودن دخالت در ماهیت جسم ندارند. جسم متناهی ست.

سطح بدون خط مثل سطح کره است و خط بدون سطح مثل محیط دایره است.



 ابن سینا کمیات متصل قار را از سه نوع می داند: جسم تعلیمی )لزم جسم طبیعی ست( و سطح متناهی )لزم جسم
تعلیمی ست و به خط پایان می یابد( و خط متناهی )لزم سطح است و به نقطه که دارای مقدار نیست پایان می یابد(

 ابن سینا می گوید که سطح نهایت جسم نیست و خط نهایت سطح نیست چون نهایت از مقوله مضاف است و سطح
 و خط از مقوله کم )مقدار( است. او می گوید که ابعاد جسمانی نمی توانند در هم نفوذ کنند و داخل هم شوند و این
 همان امتناع تداخل اجسام در همدیگر است که مبتنی بر کمیات متصل قار و مقادیر اجسام است. از نظر ابن سینا
 کسی که به تداخل اجسام در یکدیگر معتقد است نزد وی کل با جزء یک مقدار دارد و این خلف دریافت های
 حسی ست )به دلیل ابعاد اجسام و نه ماده و صورت(. ابن سینا می گوید که تداخل اجسام در جهات سه گانه محال

است. بحث بطلن خلء )رد خلء( بر امتناع تداخل اجسام در یکدیگر مبتنی ست.

 قائلین به خلء دو گروهند: یا می گویند خلء شیء نیست و عدم محض است یا می گویند خلء بعد ممتد در همه
 جهات است که اجسام در آن قرار می گیرند و خلء محل و مکان آنهاست. در رد نظر گروه اول اجسام را می
 توان یا چسبیده به هم یا جدا از هم )دور از هم با نزدیک به هم( در نظر گرفت. بین اجسام جدا از هم اجسام دیگر
 با ابعاد مختلف قرار دارند پس نمی شود بینشان خلء باشد که قابل اندازه گیری نباشد. پس بعد متصل بدون ماده
 قوام ندارد. پس جایی که بعد محض باشد وجود ندارد. در رد نظر گروه دوم دو استدلل داریم. در استدلل اول
 خلء بعد متصل است. هر بعد متصلی صاحب ماده است. پس خلء صاحب ماده است. پس خلء جسم است. پس
 خلء بعد صرف و محل برای اجسام نیست. در استدلل دوم خلء بعد متصل است. هر بعد متصلی در وقت حرکت
 اجسام به سوی آن از آن اجسام دور می شود و مکانش ثابت نمی ماند. در غیر این صورت تداخل لزم است که
 محال است. پس خلء هنگام حرکت اجسام از آنها دور می شود. پس بعدی باقی نمی ماند که محل اجسام و جای

آنها باشد. پس وجود خلء محال است.

 جهت می تواند مقصد متحرک در مکان باشد. جسم متحرک یا به سوی جهت حرکت می کند یا از آن دور می شود.
 پس از اثبات وجود نوبت اثبات ماهیت است. درباره ماهیت جهت می توان گفت که جهت نهایتی ست در امتداد که
 نامنقسم است. جهت طرف امتداد و طرف حرکت است. بنابر براهین تناهی ابعاد می توان گفت که امتداد جسمانی
 متناهی ست.ماهیت جهت این است که جهت طرف امتداد نامنقسم است پس تقسیم ناپذیر است. جهت عارض بر
) جسم تعلیمی و سطح متناهی و خط متناهی( است. حرکت به سمت جهت و دور یا  امتدادها و کمیات متصل 
 نزدیک شدن به آن سبب دادن وجود و عدم به جهت نمی شود. ابن سینا اجسام را به دو نوع اجسام نخستین و اجسام
 دومین تقسیم می کند. اجسام نخستین علت پیدایش و فعلیت جهات هستند و بر آنها تقدم وجودی دارند. اجسام دومین
 علت پیدایش و فعلیت جهات نیستند و بر آنها تقدم وجودی ندارند. ابن سینا جهات را بر دو نوع می داند: یا بدون

تغییر هستند )مثل جهات بال و پایین( یا تغییر می کنند )مثل جهات راست و چپ و پشت و جلو(.

 برای اثبات جهت می توان چنین استدلل کرد که جهت مقصد متحرک است . مقصد متحرک ناموجود نیست. پس
 جهت ناموجود نیست. استدلل دیگر این است که جهت مورد اشاره است. هر مورد اشاره ای موجود است. پس
 جهت موجود است. در استدلل اثبات وضع برای جهت می توان گفت که جهت چیزی ست که حرکت به سوی آن
 واقع می شود. جهت دارای وضع است پس واجب است اشاره به سوی آن واقع شود. برای معقولت محسوس مادی
 که پذیرای اشاره حسی هستند وضع تصور می شود ولی برای معقولت مجرد از ماده که پذیرای اشاره حسی
 نیستند وضع تصور نمی شود. جهت مقصد متحرک است. مقصد متحرک بی وضع نیست. پس جهت بی وضع
 نیست. یعنی هر جهتی صاحب وضع است. هر صاحب وضعی پذیرای اشاره حسی ست. پس جهت پذیرای اشاره

حسی ست. اگر وضع جهت از امتداد بیرون بود اشاره و حرکت به سوی آن نبود.

منبع:

- تهران١٣۸٢ سینا- دکتر حسن ملکشاهی- انتشارات سروش- ابناشارات و تنبیهات- 


